

## DER PILGERWEG - PRADAKSINA

Der Bau bietet sich zunächst dar als ein terrassenförmig ansteigendes Monument auf quadratischem, zu den Seiten hin zweifach zurückgestuften Grundriß mit einer Seitenlänge von 113 Metern. Aus der verwirrenden Formenfülle der stark profilierten, verzierten Mauern treten die Reihen der Nischen, in denen Buddha-Statuen sitzen, deutlicher hervor. Sie werden von Stupa-Gruppen bekrönt.

Auf der Achse jeder Seite führt eine Treppe steil zum Gipfel hinauf: Auf dem Weg zum Ziel gibt es den direkten Anstieg, aber auch den langen, beschwerlichen Pfad über alle Terrassen oder Galerien. Beim Gehen durch die beidseitig abgeschrankten Räume der Galerien können sich Pilgernde allmählich immer stärker sammeln. Nicht nur das mehrfache rituelle Umschreiten eines noch verborgenen Zentrums mag seine Wirkung tun. Auch die endlos erscheinenden Bildwelten auf den Reliefbändern, die den Weg an beiden Seiten säumen, mögen Besinnung, Läuterung und vielleicht Begeisterung für den Weg der ernsthaft Strebenden inspirieren.

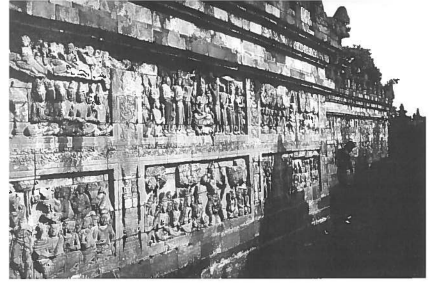
Seit langem ist bekannt, daß die szenischen Darstellungen eine Reihe von buddhistischen Schriften illustrieren. Doch ist an dieser Stelle gleich eines der Rätsel des Borobudur anzusprechen. Der zuunterst angebrachte Zyklus, der sich außen auf dem ursprünglich geschweift vorspringenden Sockel befindet, wurde nachträglich – noch während der Bauzeit oder bald danach – durch zwei glatt gehaltene Stufen verdeckt. An einer Ecke ist der alte Fuß heute wieder sichtbar. Die Darstellungen beziehen sich auf den Text Mahakarmavibhanga, eine Klassifikation der Handlungen gemäß dem Karma-Gesetz.



Frontalansicht

Doch warum verschwand das Ergebnis immenser Arbeitsleistung alsbald hinter einem neuen Sockel? Am ehesten möchte man vermuten, der Sockel sei in der Befürchtung um die Statik verstärkt worden. Oder paßten die Karma-Geschichten nicht mehr in ein geändertes Programm? Wollte man eine andere Anzahl von Stufen deutlich werden lassen? Diese Fragen sind bis heute nicht sicher zu beantworten.

Die Reliefs in den Galerien sind sämtlich auf das Thema des Bodhisattva-Weges zu beziehen. In der ersten Galerie beginnt auf der Innenwand oben der Zyklus des Lebens



Relief der ersten Galerie

des Buddha Shakyamuni bis zu dessen erster Predigt. Grundlage ist hier die Biographie aus der Schrift Lalitavistara. Weiter folgen Jatakas und Avadanas, also Legenden aus den früheren Leben Shakyamunis als Bodhisattva, und Heldentaten anderer Heiliger.

Auf der Innenwand der zweiten Galerie beginnt dann die Geschichte des jungen Sudhana, der auf seinem Weg zur Buddhaschaft 53 Lehrer und Lehrerinnen aufsucht. Diese populäre Erzählung findet sich im umfangreichen Buch Gandavyuha, das in der chinesischen Übertragung Teil des Avatamsaka-Sutra ist. Auch die Bilder der dritten und vierten Galerie sind dieser Geschichte gewidmet.

Einige Autoren rätseln darüber, warum gerade dieser Erzählung der weitaus größte Raum zufällt, zumal sie kaum eine Vorlage für szenische Gestaltungsvielfalt bietet. Immer erneut sehen wir den Bodhisattva vor einer Lehrergestalt stehen oder sitzen. Immer wieder fragt er danach, wie der Weg des Bodhisattva zu gehen, wie das Verhalten des Bodhisattva zu lernen sei. Indessen mag sich auf der langen Wegstrecke dies als Leitmotiv einprägen: die Betonung des Lehrens und Hörens auf dem Weg. Wir werden noch sehen, daß es gar nicht verwunderlich ist, daß Sudhanas Fortschreiten bis zum Ende des Weges über die Galerien veranschaulicht wird.

Wenn der Pilger dann aber aus den engen Galerien durch ein Tor zur oberen Plattform hinaufsteigt, tut sich ihm wie befreiend eine offene Weite auf, eine wahrhaft erhabene Sphäre des ganz anderen. Um einen gewaltigen Mittelstupa von fast elf Metern Durchmesser gruppieren sich auf drei gerundeten Stufenabsätzen kleinere Stupas, 72 an der Zahl. Anders als beim Zentral-Stupa ist ihr glockenförmiger Körper eigentümlich netzartig durchbrochen. Nicht sogleich wahrnehmbar umschließt jeder dieser Stupas eine Buddha-Statue, deren Hände die Dharmacakra-Mudra zeigen, die Geste des In-Gang-Setzens des Rades der Lehre. Statt der Fülle dicht gedrängter Gestalten auf den Reliefs weiter unten, statt geradliniger, eckig umspringender Wegführung nun auf der hohen Ebene eine einzige Grundform, vielfach wiederholt, gerundete Formen der Terrassen und Glockenkörper, beinahe abstrakt in ihrer Erscheinung, die menschliche Gestalt fast verborgen haltend.

Können wir mehr dazu sagen, etwas, wodurch solche Beobachtungen ergänzend zu präzisieren wären?

## DIE ZEHN STUFEN DES BODHISATTVA-WEGES - DASABHUMIKA

Wenden wir uns zunächst dem Element der Stufung des gesamten Baukörpers zu. Verschiedentlich ist dies in der Literatur bereits mit unterschiedlichen Stufenmodellen des Bodhisattva-Weges in Verbindung gebracht worden. Dies liegt insofern nahe, als sämtliche Reliefzyklen der Bodhisattva-Thematik vorbehalten sind. Selbst wenn die Karma-Geschichten des alten Fußes nur in einer Notlösung verdeckt worden wären, sprächen sie nicht gegen eine solche Deutung; denn der Bodhisattva blickt von den Stufen immer wieder mitfühlend auf die Verstrickung der Lebewesen und reflektiert das Karma-Gesetz.

In der hier gebotenen Kürze beziehen wir uns ausschließlich auf den Weg in zehn Stufen oder Böden (Bhumi), wie ihn das Dasabhumika-Sutra entfaltet. Diese Deutung wollen wir mit einigen zusätzlichen Erwägungen festigen. Nicht nur handelt es sich bei dieser mutmaßlichen Textgrundlage um die sozusagen klassische Darlegung dieses Weges. Es wäre zudem der Vorteil geltend zu machen, daß sie sich zusammen mit Gandavyuha in der chinesischen Übersetzung im Avatamsaka-Sutra befindet. Es kämen hier die beiden Übertragungen von Buddhabhadra (418–421) und Shikshananda (695-99) in Frage. Erstere wurde von Torakazu Doi ins Deutsche und letztere von Thomas Cleary ins Englische übersetzt².

Lancaster wies darauf hin, daß es nicht abwegig erscheine, den Bezug zu einer chinesischen Quelle anzunehmen, da sich im 8. und 9. Jahrhundert etliche Pilger und Tantra-Meister aus China zeitweilig in Java aufhielten<sup>3</sup>.

Wenn wir zehn Bhumi als beabsichtigtes strukturelles Element des Borobudur voraussetzen, bleibt die Einteilung der Stufen gleichwohl diskutierbar. Entsprechend unterschiedliche Zählweisen finden sich in der Literatur. Zwei Möglichkeiten möchte ich für plausibel halten: Rechnen wir den angesetzten Fuß mit zwei Stufen ein, kommen wir bis zur vierten Galerie zu Stufe sechs, die drei mit Stupas besetzten Terrassen bilden die Stufen sieben bis neun und der Zentralstupa die zehnte Stufe.

Wenn wir hingegen - und dafür spricht einiges mehr - am Fuß nur die breitere, abgeschrankte Stufe zählen, aber in der äußeren Abtreppung nur die ein wenig harmonisierende Abstützung zum Grund hin sehen wollen, dann befände sich die sechste Stufe bereits auf der Ebene der oberen Plattform, allerdings noch unterhalb der Stupa-Terrassen. Dies macht Sinn; denn es ist die sechste Stufe, auf der der Bodhisattva beginnt, die Erfahrung des Nirvana zu machen. Er hat sich abgewandt von den Stufen des Shravaka und Pratyekabuddha.

Aber vielleicht ist das, was uns heute unklar erscheint, für die Erbauer wenig relevant gewesen oder mit einer hypothetischen Planänderung in Verbindung zu bringen. In jedem Falle wäre es unangemessen, unsere modernen Auffassungen von einer durchgehend systematischen Stimmigkeit auf ein solch komplexes Bauvorhaben des 8./9. Jahrhunderts zu übertragen.

Prüfen wir nun, inwiefern es stimmig wäre, von der 7. Stufe an, dem 'Boden des Weiter- und - Weiter- Gehens', das Stupa-Monument einzusetzen, das ja zuallererst ein Symbol des Nirvana ist. Die Stufe ist neben unendlich vielem anderen dadurch gekennzeichnet, daß der Bodhisattva in jedem Moment alle Gesetze, die zur Erleuchtung hilfreich sind, verwirklicht. Hier erfüllt er in besonderem Maße alle zehn Vollkommenheiten (Paramita), während sonst auf jeder Stufe schwerpunktmäßig eine Vollkommenheit geübt wird.

Dies alles geschieht, weil er nun herankommt zum Verhaltensweg im Wissen und in der übernatürlichen Fähigkeit. Sein Handeln wird zeichenlos, rein durch die Wahrheit des Nicht-Entstehens. Beginnend mit der 6. Stufe ging er in das Verlöschen (Nirodha) ein, nun tritt er in jedem Geistesmoment ein und aus, ohne Nirodha persönlich zu verwirklichen. Er verweilt im wahren Ziel (Bhutakoti) und realisiert dennoch nicht das persönliche Erlöschen.

Auf der 8. Stufe, dem 'Boden der Unerschütterlichkeit,' ist er über alle Dualitäten hinausgegangen. Er erreicht die höchste Essenz der Nicht-Anstrengung. Er hat verstanden, daß alle Dinge von Natur aus wie freier Raum sind, er hat die Aufnahmefähigkeit dafür erlangt, daß die Dinge kein Entstehen haben. Die Buddhas geben die Sammlung des Wissens des Tathagata, doch fehlen dem Bodhisattva noch die besonderen Eigenschaften eines Buddha, darunter das All-Wissen.

Der Ausgezeichnetheit dieser Stufe entspricht es, wenn die Stupas des Borobudur hier gegenüber denen auf den Stufen darunter ein wenig differenziert gestaltet wurden. Die Öffnungen sind nicht mehr rhombenförmig, sondern annähernd quadratisch konstruiert, die aufsitzende Harmika ist nicht mehr quadratisch, sondern oktogonal geformt.

Und die Rundung der Terrassenstufe, auf denen sich die Stupas befinden, ist erst hier völlig kreisrund gebildet.

Auf dem zehnten 'Boden der Wahrheitswolken' nimmt der Bodhisattva auf dem Lotusthron Platz und wird zum Buddha geweiht. Er erlangt das All-Wissen und alle anderen Fähigkeiten des Vollkommen Erleuchteten. Alle Welten beben, von seinem Körper gehen zahllose Strahlungen aus ...

## DER EINTRITT IN DAS REICH DER WAHRHEIT - DHARMADHATU

Die Stupa-Form scheint nach allem durchaus ein angemessenes Symbol in dieser Sphäre. Es bliebe nun zu untersuchen, warum sich das Ganze in dieser speziellen Gruppierung manifestiert. Einige wenige Autoren, ausführlich vor allem Gomez<sup>4</sup>, haben dieses gewaltige Panorama bereits wenn auch mit allzu vielen Vorbehalten - mit der Schlußphase der Sudhana-Geschichte aus dem Gandavyuha in Verbindung gebracht. Hier liegt m.E. in der Tat der Schlüssel zum Gesamtkonzept des Borobudur, das wir als Zusammenblendung des Dasabhumika mit der exemplarischen Erfahrung des Sudhana sehen möchten.

Gegen Ende seines Weges gelangt Sudhana in seinem Samadhi-Zustand zu einem großen Turmgebäude, dem Auf der 9. Stufe, dem 'Boden der Guten Weisheit' Raum des Schmuckes des Vairocana Buddha. Er weiß, wird er der Große Prediger und bewacht die daß hier der Ort derienigen ist, die im Zustand der Leerheit, Zeichenlosigkeit und Neigungslosigkeit verweilen, Schatzkammer der Lehren des Tathagata. Es heißt von ihm, er erkläre mit dem Klang der die alle Anhaftungen an die Welt abgeworfen haben, die in Einheit mit dem Zustand aller Buddhas Stimme des Tathagata. Er empfängt zahllose Tore zu magischen leben usw. Es sind jene, die die vollkommene Erkenntnis über die fünf Formeln. Skandhas haben und doch nicht in Stuna-Terrasser Lotusblätter 2/98

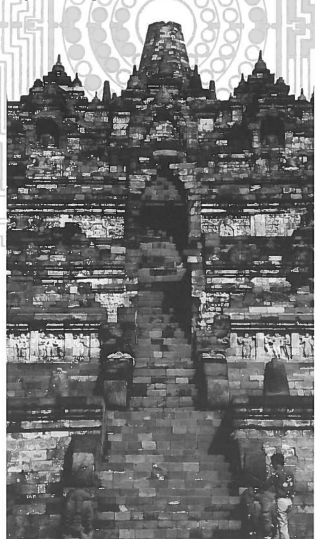


Lotusblätter 2/98

deren letztlichem Verlöschen weilen. Es sind diejenigen, die in der Soheit verweilen.

Als er den Turm betritt, der ihm von Maitreya geöffnet wurde, erfährt er das Innere in unermeßlicher Weite wie den Himmel, im Schmuck zahlloser Attribute. Er sieht dort Tausende anderer Türme, grenzenlos weiträumig auch sie, angeordnet in allen Himmelsrichtungen. Sie sind nicht miteinander vermischt, bleiben unterscheidbar, während sie in jedem Objekt aller anderen Türme reflektiert werden. In der Mitte aber sieht er einen Turm, der größer als alle anderen ist.

Sudhana nimmt all dies in unbehindertem Gegenwärtigsein wahr, sein Intellekt, heißt es, folgt dem unbehinderten Auge der Befreiung. Es ist diese Verwirklichung der magischen Projektion einer höchst dynamischen Vervielfältigung, die den ganzen weiten Raum in wechselseitiger Spiegelung durchdringt, die der Künstler des Borobudur auf geradezu geniale Weise als gewaltiges, räumlich entfaltetes Panorama mit vielen Stupas veranschaulicht hat. Dabei liegt es durchaus im naheliegenden Bereich künstlerischer Gestaltungsfreiheit, in diesem Zusammenhang die Türme' in Form von Stupas wiederzugeben.



Es ist ihr Durchbrochen-Sein, das sinnfällig die transparente Ortlosigkeit der geistigen Emanationen, ihr Sich- ineinander-Spiegeln suggerieren kann. Abwegig erscheint dagegen die in der Literatur geäußerte Vermutung, das Phänomen des Spiegelns wäre erst im Glanz einer (hypothetischen) Vergoldung der Stupas wahrzunehmen gewesen. Dies ist eine Möglichkeit, das zu erfahren, was Dharmadhatu genannt wird, nämlich die Totalität der Realität, wie sie von Erleuchteten geschaut wird. Im 8. Jahrhundert, als der Plan für den Borobudur entworfen wurde, gab es ein starkes Interesse an dieser Erleuchtungserfahrung. Die chinesische Hua-yen-Schule, die auf dem Avatamsaka-Sutra basiert, befaßte sich systematisch damit. Der dritte Hua-yen-Patriarch Fa-tsang hatte sie der Kaiserin Wu mit Hilfe einer Demonstration im Spiegelsaal erläutert<sup>5</sup>.

Es sei noch angemerkt, daß der Bodhisattva im Dasabhumika-Sutra auf der 8. Stufe die Kraft des Verhaltens durch Vervielfältigung manifestiert. Er erwacht zum Dharmakaya. Mit zahllosen Körpern, Stimmen usw. wirkt er nun für die Wesen. Dies wird besonders ausführlich in der Übersetzung von Doi gezeigt.

Die Vervielfältigung der Stupas schließt - neben anderen Gründen - auch eine öfter geäußerte Deutung mit Hilfe einer Passage aus dem Lotus-Sutra aus, wo ein Vorzeit- uddha in einem einzigen Stupa auftaucht.

Sudhana nimmt sich im folgenden in allen Türmen wahr, der Lebens- und Erleuchtungsweg des Maitreya rollt wie im Film vor seinen Augen ab. Diese Szenen werden - wie auch das Betreten des Turms - auf den Reliefs weiter unten dargestellt. Er sieht Maitreya das Leben Shakyamunis nachleben, sein Andrehen des Rades der Lehre, sein Predigen. Nur völlig unzureichend können wir das Geschehen in den Euddha-Feldern andeuten.

Später gelangt Sudhana zu den Bodhisattvas Manjushri und Samantabhadra. Gegen Ende des Textes sieht er Samantabhadra auf einem Lotusthron vor Vairocana Buddha sitzen. Schließlich kommt es zur Identifikation des Sudhana mit dem Bodhisattva, er lehrt innerhalb von dessen Körper, er erreicht Gleichheit mit allen Buddhas. Die Übertragung von Doi schließt mit dem Erscheinen von Vairocana und vier weiteren Buddhas. Dazu wird Shakyamuni erschaut, ausführlich erscheint eine Szenenfolge im Sinne eines Durchlebens in der Identifikation.

Der Künstler des Borobudur scheint diese ganze Schlußpartie des Textes, die Begegnung mit allen drei Bodhisattvas in einem prägnanten Bild der nirvanischen Stille fokussiert zu haben. Die dynamische Vielfalt der Emanationen darf nicht darüber täuschen, daß all dies in der Stille des tiefen Samadhi geschieht.

Abschließend haben wir die sehr strittige Frage nach dem Namen des Buddha innerhalb der Stupas zu prüfen. Ausgehend von der eben angeführten Manifestation von sechs verschiedenen Buddhas am Textende scheint mir folgende Deutung am wahrscheinlichsten zu sein.

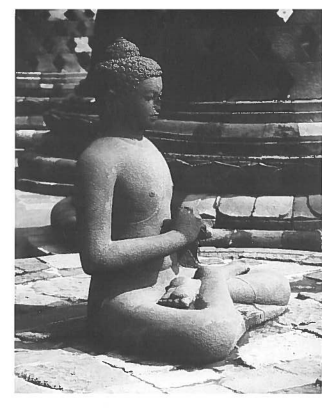
Es liegt nahe, im Zentralstupa ursprünglich einen Vairocana zu vermuten. Die heute dort in einer Kammer befindliche Figur eines unvollendeten Buddha mit der Geste der Erdberührung gehört keinesfalls an diesen Ort. Vairocana steht nicht nur im Zentrum des Gandavyuha, traditionell ist er auch die Zentralgestalt im populären Mandala mit den sogenannten Dhyani-Buddhas. Jene sind bekanntlich in den großen Nischen der vier Terrassen, und zwar den üblichen Himmelsrichtungen zugeordnet, zu sehen.

Bedenken wir das Generalthema des Bodhisattva-Weges, so steht am Ende das Andrehen des Rades der Lehre durch einen neuen Buddha. Dies manifestiert sich in der Dharmacakra-Mudra der Buddhas in den kleineren Stupas. In gewissem Sinne wäre es logisch, den zum Buddha gewordenen Sudhana an dieser Stelle verkörpert zu sehen. Indessen ist es zwar denkbar, in der flüchtigen Projektion des Samadhi dieses Bild zu emanieren. Etwas anderes ist die bleibende Verkörperung in Stein. So kann es sich m. E. hier nicht um Sudhana handeln, auch nicht um Maitreya oder Samantabhadra als Buddha oder gar um weit hergeholte andere Gestalten, die schon vorgeschlagen wurden.

Naheliegend wäre es, hier Vairocana zu vermuten, der traditionell im Zentrum jenes Mandala zu finden ist. Auch die Mudra könnte dafür sprechen. So wurde es u.a. von Seckel vorgeschlagen(6). Doch scheint es denkbar, daß hier eine derartige Zentralgestalt vervielfacht konzipiert worden sein könnte? Mit dem gebotenen Vorbehalt möchte ich statt dessen hier den Buddha unseres Weltalters sehen, wie es schon Foucher zu Beginn unseres Jahrhunderts ohne Begründung tat. In dieser räumlich in die Höhe gezogenen Mandala-Konzeption wäre er sozusagen zwischen die vier Buddhas und den übergeordneten zentralen Vairocana eingefügt worden. Das erwähnte identifizierende Durchleben von Shakyamunis Leben seitens des werdenden Buddha Sudhana am Ende des Textes könnte solche Deutung unterstützen.

Shakyamuni möchte ich auch in der noch verbleibenden Buddha-Gruppe mit der Vitarka-Mudra, der Geste des Lehrens, sehen, die auf allen vier Seiten der obersten Balustrade der Galerien, am Übergang zu den offenen Terrassen nach außen gewendet, das tätige Lehren - ein Hauptthema des Ganzen - in alle Himmelsrichtungen der Welt hinein versinnbildlicht.

Das Mandala-Thema ist dieser Konzeption ohne Schwierigkeit einblendbar gewesen. Der Künstler nahm das populäre Mandala mit den sogenannten Dhyani-Buddhas auf, das so im Gandavyuha freilich nicht vorkommt. Aber die Vision der aus allen Richtungen - hier sind es zehn zur Versammlung ankommenden Buddhas wird schon zu Anfang des Textes eindrücklich vermittelt. Und hier wird im Samadhi ein Bauwerk erfahren, das unendlich viele



Buddha mit Dharma-Chakra-Mudr ursprünglich von einen

kostbar geschmückte Türme, Bögen, Balustraden sowie Treppenanlagen in jeder Richtung zeigt. Dies ist ein Bild, das nahezulegen scheint, den Gesamtbau des Borobudur eben als diesen gereinigten Predigt-Ort aufzufassen.

Hingegen scheint die des öfteren vorgetragene Deutung, hier die drei Sphären (dhatus) der Begierdewelt anzunehmen, nicht dazu zu passen und wurde eingehend vor allem von Lopez abgewiesen. Die Erfahrung von Dharmadhatu nämlich liegt jenseits der Begierdewelt.

## Anmerkungen

1) Hervorgehoben sei hier ein Aufsatzband, auf den wir uns mehrfach beziehen: Barabudur. History and Significance of a Buddhist Monument. Luis O. Gomez und Hiram W. Woodward, Jr. (Hrsg.), Berkeley 1981

2) Das Kegon Sutra, Bd. II, übers. von T. Doi, Tokyo 1981; The Flower Ornament Scripture: A Translation of the Avatamsaka-Sutra, übers. von Th. Cleary, Bd. II, Boston und London 1986; vgl. ferner die Übertragung aus dem Sanskrit von Megumu Honda, Annotated Translation of the Dasabhumika-Sutra, in: Studies in South, East, and Central Asia, ed. by Denis Sinor, New Delhi 1968

3) Siehe Anmerkung I

4) Siehe Anmerkung 1

5) Vgl.: Garma C.C. Chang, Die buddhistische Lehre von der Ganzheit des Seins, Bern, München, Wien 1989

6) D. Seckel, Kunst des Buddhismus, Baden-Baden 1962, S. 125 f.

Dagmar Doko Waskönig ist Soto-Zen-Nonne und leitet das Zen Dojo Shobogendo in Hannover. Außer der Zen-Meditation ist sie mit dem Studium und der Lehre des Buddhadharma in umfassendem Sinne befaßt, ist Ratsmitglied der DBU und Redakteurin der Lotusblätter.



Lotusblätter 2/98 Lotusblätter 2/98